4 UFISURA
2 USA c INTERME




DIRECTORIO

DIRECTOR GENERAL
Doctor César Haroldo Milian Requena
SECRETARIO ADMINISTRATIVO
Msc. José Edmundo Maldonado Mazariegos
DIRECTOR DICUNOC
Msc. Elmer Raul Betancohurt Mérida
DIRECTOR POSGRADOS
Dr. Walter Valdemar Poroj Sacor
DIRECTOR CIENCIAS ECONOMICAS
Dr. Edgar Vidal Camposeco Pérez
DISENO Y DIAGRAMACION

Lic. Fred Noel Rivera
APOYO RECOPILACION DE ARTICULOS

Ing. Mygdalia Alfonsina Mérida Lépez



IDENTIDAD CULTURAL, FISURAS Y ESPACIOS INTERMEDIOS
DESDE LA OBVIOLOGIA CRITICA
René Juérez
Guatemala 1/2026
RESUMEN:

En este articulo se refiere a laidentidad cultural integrada con dos categorias claves
de la obviologia critica: las fisura y los espacios intermedios, enfocado a explicar
cémo la convivencia intercultural queda atrapada en lo obvio (normas, jerarquias,
sistemas que se perciben o se presentan como normales o naturales), pero a pesar
de ello hay grietas donde es posible escuchar al otro, encontrar proceso
comunicativo de construir y acordar significados compartidos con perspectivas

diferentes, que permiten re imaginar nuevas comunicaciones de pertenencias.

Para poder explicar mejor la idea de este articulo se acude a definiciones operativos

gue permiten diferencias concepto que por alguna razon se toman como iguales.

Palabras claves

Obviologia critica, identidad cultural, interculturalidad, espacios intermedios, fisuras,

colonialidad.

Introduccién

En esta sociedad multicultural guatemalteca, la convivencia especialmente en las
areas urbanas vivimos cerca, Como vecinos, pero con reglas, memorias e intereses
gue no se tocan; desde la obviologia critica se llama obvio. A estas obviedades que
son construcciones de relaciones de poder; pero parecen naturales y eternas, por

eso escuchar al otro se vuelve dificil.



Se propone dos herramientas tedricas para abrir posibilidades para penetrar
obviedades: las fisuras y los espacios intermedios; una fisura es una pequefia grieta
en lo que parece cerrado, pero puede ser una duda un conflicto, una contradiccién,
una pregunta que no deja de callar. En el caso de un espacio intermedios es el lugar
donde dos fronteras se acercan, pero no se funden, es un espacio no perceptible
entre la casay la calle, entre lo publico y lo privado, entre la tradicion y lo moderno.

En este “entre” se puede negociar, traducir, crear y también disputar.

En un lenguaje poético podemos decir que es el espacio intermedio en donde “calla
el sol y la luna perdi6 la voz”. Un espacio de silencio fértil, es donde una voz no
decide por todos. Desde la obviologia critica estos espacios no son pasivos, son
lugares de oportunidades para salir del colonialismo cotidiano, es decir de la
costumbre de relacionarse por jerarquias culturales. Aqui la idea clave es “no
mesclar todo” ni administrar la diversidad, si no construir relaciones justas, con
respeto, simetria y capacidad real de decision para todas las partes (Walsh, 2009;
Dussel, 1992).

Definiciones Basicos:
Obviologia Critica

La obviologia critica es una teoria que convierte lo obvio en problema sociolégico
gue revela como se produce, cuales son las evidencias y como capturar la
interpretacion oculta, para proponer alternativas mas justas y responsable con el

otro, sus caracteristicas son:
1. Ruptura activa, que se basa en pensar para desobedecer lo obvio.
2. Es critica ya que no consuela, no adorna, incomoda lo establecido.

3. Es desobediencia critica, pues parte del verdadero valor o merito de lo
evidente (desverdece lo evidente) para revelar lo que se oculta, es liberar la
|6gica obviada, es abrir la deduccion y la deduccién cerrada en un solo

pensamiento (pensamiento occidental),.



Su método:
1. Partir del cuestionamiento de lo obvié

a. ldentificar las afirmaciones que se admiten o circulan como natural, son
creencias que no necesita declararse como dogmas, pero que se toma

como tal.

b. Suspender el automatismo de aceptacion, es aceptar sin cuestionar, es

decir, es una ruptura a lo obvio, es desobedecer lo obvio.

2. Des-cubrimiento del ser, su naturaleza, su esencia que lo obvio oculta o tapa.

a. Su objetivo es descubrir que estructura material historica, que interés, que

|6gica social se oculta detras de esa evidencia obviada

b. Su Operacion: 1. Tratar la esencia o su sentido como nucleo operativo:
preguntandose: jque funcién cumple?, ¢a quién beneficia?, ¢qué orden

reproduce?, ¢ qué excluye.

Esta parte es cercana a la idea de problematizacion como forma de
analisis de condiciones objetivas de un problema, en el caso de
Guatemala su sistema social incorpora el enfoque de encubrimiento, ya
gue el otro puede ser encubierto como lo mismo, lo que permite explicar

como ciertas evidencias se naturalizan desde el marco colonial.
En esta fase es necesario hacer un mapa de encubrimiento:

a. En que condiciones se da la esencia de la obviedad, por ejemplo,

condiciones historicas, discursos politicos o institucionales.
b. Quienes son los beneficiarios, quienes son los excluidos.

c. Las fisuras detectables, que son las contradicciones del propio sistema
(se explican mas adelante) que son evidencia que muestra la verdadera

razén de ese sistema.



3. Contrastar la realidad

Es objetivo aqui es evitar las criticas retoricas, necesario someter el nucleo

operativo a prueba, con fuentes, con pruebas o evidencias objetivas, para ello:

a. Contrastar la evidencia con datos, testimonios, normas, practicas
observables, historias de vida, casos institucionales, por ejemplo, hacer un
estudio de como el derecho guatemalteco se instrumentalizo, para beneficios
politicos econdmicos y no para la justicia y la equidad en las relaciones

sociales.

b. Buscar fisuras, o hechos que no encajan con el relato obvio. Por ejemplo, la
pregunta ¢por qué el sistema penitenciario de Guatemala es un centro

politico y no de condena juridica?

En esta fase seria Lo obvio que encubre, que evidencia hay en favor o en

contra, que fisuras aparece.

4. Critica liberador:

Aqui la critica no es una opinién, es una denuncia que abras alternativas y

recupere la logica obviada para ello:

a. Debe formular una critica que muestre el mecanismo de la fabricacion de

lo obvio, donde no adorna, no consuela, incomoda lo establecido.

b. Propone alternativas interpretativas y practicas desde espacios
intermedios (lugares de escucha y reconfiguraciones de sentido) y desde

las fisuras como oportunidad de cambio.

En esta fase es: critica argumentada, alternativas, viabilidad para esas

alternativas.

Entonces cuando hablamos de Obviologia critica, que es una teoria origina
de interpretacion de la realidad que parte de una ruptura activa de

desobedecer lo obvio, con una critica ho consuela, no adorna, no tranquiliza,



sino incomoda a lo establecido para desverdecer lo evidente, liberar la l6gica
gue quedo obviada y abrir razonamientos cerrados que reducen la realidad

a un solo pensamiento, a obediencia y vivir engafados.

cultura

Aun hoy se cree que cuando se refiere a la cultura se esta refiriendo a tradiciones,
vestimenta, idioma, fiestas, danzas, esto no es toda la cultura, es parte de la cultura;
la cultura incluye maneras de pensar, de sentir, e organizarla vida, valores, formas
de relacionarse con la naturaleza y con otras personas, son procesos sociales con
significacion. En documentos internacionales describe la cultura como el conjunto
de rasgos. espirituales, material, intelectuales y afectivos que caracterizan a una
sociedad o grupo social, Por su parte la UNESCO (nota 1) destaca que la cultura
incluye aprendizaje trasmitidos por experiencias y que es la comunicacion por el

cual circula y se recrea ese aprendizaje.

En relacion a la identidad cultural, es la parte de la identidad que compartimos con
otras personas 0 que sentimos pertenencia a una cultura. En el glosario de la
UNESCO, se refiere a rasgos compartidos, como la lengua. La comida, la
espiritualidad o la religiosidad, las practica, que identifican o marcan distincion con
otros grupos, y subraya que esta identidad se construye socialmente, cambiando
con el tiempo. (nota 2), pero este pensamiento esta ubicado en las diferencias y en
el etnocentrismo, por eso se ve desde la cultura adjetiva, es decir desde sus limites

y contrastes, no desde su sustantividad.
Multiculturalidad e Interculturalidad

Para entender estos conceptos lo tenemos que diferenciarlos partiendo de
preguntas, debido a que estos conceptos, sus definiciones en el lenguaje cotidiano
aparecen como sinénimos: a. ¢qué describe la multiculturalidad?, describe dos o
mas culturas coexistiendo en un miso territorios, es decir que en un mismo espacio
hay varias culturas presentes b, ¢como se relacionan estas culturas?, en la

multiculturalidad pueden coexistir en un mismo territorio varias culturas, con o sin



interactuaciéon, o puede darse una relacién intercultural superficial. En la
interculturalidad hay intercambio, y construccién en conjunto. C, ¢Qué exige la
interculturalidad? La interculturalidad exige dialogo, y aprendizaje horizontal, abierto
y respetuoso basado en la compresion, el respeto y la equidad. d, ¢ Qué ha fallado
gue no hay interculturalidad? En Guatemala la desigualad es la que prevalece en la
multiculturalidad mientras que la interculturalidad exige enfrentar y erradica esa
desigualdad, por eso la multiculturalidad como diversidad es un hecho, mientras que
la interculturalidad es una tarea de convivencia, cooperacion y justicia (Nota 3) que
tiene que abordarse desde lo sustantivo y adjetivo, es decir desde la construccion,

produccién circulacion y consumo de significados sociales.

La multiculturalidad, como el caso de Guatemala, conviven diferentes pueblos, con
idiomas diferentes, pero como es una convivencia desigual, por eso es posible vivir
juntos pero separados, basta ver las escuelas y los colegios que no dialogan
interculturalmente, hay una imposicion de temas que hace que la cultura dominante

se considere normal mientras que las otras culturas deben someterse.

Como se dejo ver las instituciones del estado influenciados por el poder econémico
tradicional tienen la idea que la diversidad es algo que se debe administrar desde
arriba, por eso lo diferente es solo se da como decorativo (traje, musica) sin cambiar

las reglas de fondo.

La multiculturalidad ha quedado como una vitrina, se muestra la diversidad, pero no
se comparte de decidir sobre la educacion, la economia, la justicia; la
multiculturalidad es una folclorizacion, es decir convertir la cultura en un espectaculo

sin reconocer derechos ni autonomia.

La interculturalidad, en cambio se centra en el dialogo culturales; se trata de
construir puentes reconocer asimetrias y acordar reglas justas, aqui recordamos a
Catherine Walsh propone la idea de interculturalidad critica, no solo un dialogo
amable, sino un proyecto que cuestione las estructuras coloniales que producen
desigualdad en educacion, esto implica revisar contenidos, lenguas de ensefianza,
criterios de éxitos y también quién define lo que considera conocimiento valido
(Walsh 2009)



Identidad cultural

La identidad cultural no es una etiqueta fija que viene en la sangre, Sino que es una
manera de decir a quienes pertenecemos y quiénes somos, usando historias,
simbolos, leguaje memorias, por eso una misma persona puede tener varias
identidades que se presentan segun el contexto ya sea familiar, religioso, pueblo,
comunidad, escuela. Por su parte Stuart Hall propone entender la identidad como
algo que se construya en el tiempo, no como algo inmdvil, se forma mediante
relatos, memorias y posiciones en la historia; por eso puede transformase cuando
cambia las condiciones sociales, politicas y econémicas (Hall1990). Esta idea nos
conduce a no aceptar aseveraciones de que una cultura se mantiene pura esta fuera

de todo conflicto y cambio

Por su parte enrique Dussel nos recuerda que la identidad también se disputa en el
plano de la imagen y memoria, ya que los simbolos oficiales, la historia que se
ensefia y cuales se silencia van formando también la identidad, por eso la identidad

es también estudiar el poder

Autores latinoamericanos explican que cuando el colonialismo formal termind
guedaron patrones de poder que siguen organizando la vida social, por eso la
multiculturalidad, se interpretada desde la idea de raza y de la discriminacion social
como eje central y de dominacion historica del poder central de nuestro pais Para
la obviologia critica, el problema no es sola las diferencias culturales, sino que estas
jerarquias se han vuelto obvias: lo indigena es atraso, lo ladino como norma a
seguir, lo comunitario como folclor y el pensamiento occidental como ciencia, por
eso Catherine Walsh propone pensar la interculturalidad desde la colonialidad no
como simple armonia cultural, sino por la geopoliticas del saber, del ser y poder y

como construccion de proceso educativo descolonizadores.

Podemos decir que la identidad cultural es relato y practica de pertenencias
mediante la cual una persona o colectivo se reconoce a si mismo, es reconocido
por otros y orienta su vida (lengua, memoria, valores, simbolos, formas de
organizacion (Hall, 1990, Dussel 1992).



En el mito de la identidad cultural de Gustavo Bueno aporta una advertencia decisiva
para la Obviologia critica, cuando dice que la expresién cultural puede usarse de

dos maneras distintas:

1. De Uso descriptivo o neutral, que sirve para describir y clasificar rasgos
culturales, como éareas culturales.

2. De uso ideoldgico o esencialista, convierte la identidad en una esencia que
pierde o se salva, como si fuera una fe, Gustavo Bueno llama a esta forma
de pensar megarismo cultural, es decir imaginar a la cultura como una

identidad gigantesca pura y autosuficiente.

Esto importa porque cuando el uso ideolégico de vuelve obvio, se bloquea la
posibilidad de espacios intermedios, ahora si la identidad es pura toda mezcla
aparece como amenaza, ahora si es sagrada, todo pacto suena a traicion. Esta
I6gica reduce el dialogo intercultural a dos opciones falsas: asimilacion o

separacion.

La obviologia critica aprovecha este aporte para distinguir dos cosas: defender la
dignidad de los pueblos originarios y sus memorias y por otra parte evitar que la
identidad se convierta en un mito que sirva para cerrar el dialogo de doble via,

justificar exclusiones o impedir alianzas entre dominados.

Identidad y poder: cuando lo obvio se vuelve regla

En la obviologia critica, el problema es que no existe diferencias culturales, el
problema es cuando esas diferencias se ordenan como si fueran una escala natural:
arriba lo moderno, correcto y universal, abajo lo atrasado, lo local, lo europeo el fin,
lo indigena lo incorrecto. A esta jerarquizacion o patron de pensamiento se le suele

llamar colonialidad.

Anibal Quijano explica que la colonialidad del poder no es solo un recuerdo del

colonialismo historico, es una forma de organizar el mundo que continua después



de la colonia, es clasificacién social, econémica y conocimiento. Por eso la
desigualdad cultural no es un problema cultural, tiene efectos en la educacion,

trabajo, justicia y poder y politica.

La identidad cultural puede cohesionar y adormecer. En la vida diaria, la identidad
cultural da sentido de pertenencia, de apoyo; pero también puede ser usado para
controlar, por eso la identidad desde el colonialismo, en Guatemala es una etiqueta
o una exclusién. Cuando la identidad cultural es cohesién fortalece la dignidad y es

etiqueta o exclusion cuando sirve para humillar o para asimilacion occidental.

En términos de la obviologia critica la identidad se vuelve peligrosa cuando se
vuelve obvia, es decir, cuando parece natural que ya no se discute quien la define,
a que intereses sirve y quien deja afuera. Es decir, cuando el poder econémico a
través de las instituciones del estado obliga a las personas a caber en categorias
rigidas, un idioma oficial o dominante, una historia oficial o Unica, un solo modo de

ser correcto.

James C. Scott estudia como muchos proyectos de gobierno buscan hacer a la
sociedad legible (cuando el poder quiere que la vida sea facil de controlar), para
lograrlo tienden a simplificar practicas complejas, imponen reglas uniformes y
reducir la diversidad a formatos manejables. Por eso la identidad indigena cultural
se vuelve invisible o en su caso se tolera en ciertos espacios como fiesta patronales
o turismo. Pero se limita a estas comunidades en las decisiones de educacion, en
la tenencia de las tierras o en la economia nacional. Entonces la colonialidad reduce
la diversidad a jerarquias mientras que la interculturalidad critica busca relaciones
horizontales y transformacion de estructura. Por ejemplo, en la educacion, los
saberes, lalenguay quien escucha debe ser multicultural, es decir busca lo contrario

de la estructura jerarquica.

Josef Seifert y Juan Manuel Burgos, advierte sobre el riesgo de reducir la
experiencia humana a una sola dimensién (por ejemplo, solo lo bioldgico, solo lo
econdmico o solo lo cultural, propone una mirada de experiencia integral para no

perder la complejidad de la persona.



Aplicado a la identidad cultural, esto significa evitar reducciones, por ejemplo, una
persona no es solo su traje, solo su lengua o solo su religién, la identidad es cuerpo,
memoria, relaciones, territorio, economia y espiritualidad, es decir la identidad es un

entramado.

Las fisuras desde la obviologia critica:

Desde la obviologia critica las fisuras son sefiales de que nada esta totalmente
cerrado, una fisura no es una ruptura total del orden o del sistema, sino una grieta,
un detalle, una préctica o situacion donde la norma dominante se vuelve inestable,
ambigua o contradictoria. Las fisuras suelen ser pequefias como una regla que no
funciona, una tradicibn que sobrevive con nuevos sentidos, o una alianza
improbable de valores, por donde se puede penetrar para conocer (0 invadir) la

esencia de ese orden o sistema.

sin embargo, en la vida social, casi todo se presenta como si estuviera definido y
se toma como normal, como correcto y se expresa: asi se ha hecho siempre, pero
la obviologia critica sospecha de esas frases cuando se usan para cerrar preguntas.
Una fisura aparece cuando algo no encaja en un sistema, por ejemplo, en el sistema
de justicia, aparecen injusticias, silencios contradicciones entre lo que se dice y lo

gue hace.

Por eso, si pensamos la sociedad como sistemas, las fisuras no son errores, son
sefiales que muestran que lo que aparece completo tiene limites y esos limites
pueden cambiar. Por eso las fisuras se parecen a las gritas en una pared que

anuncian tensién, pero también abres posibilidades de reparar o reconstruir.

Podemos decir que fisura (Obviologia critica) que es una grita cognitiva o social
donde lo obvio deja de convencer y aparece la posibilidad de preguntar, dudar,

traducir o transformar una relacion de poder.

Las fisuras en lo cotidiano lo que parece pequefio puede ser grande, pueden ser
visibles (un conflicto publico) o discretas (una palabra, en el idioma propio, un chiste,

una cancién, un gesto). Acudiendo nuevamente a James C. Scott, estudia cémo,

10



bajo dominacién muchas formas de resistencias no son grandes revoluciones sino
acciones pequeias; por ejemplo, contar historias fuera de escenario oficial,
reivindicar conceptos (indio por indigena). Por su parte Michel de Certeau tiene una
idea parecida cuando distingue entre estrategias (lo que disefa las instituciones) y
tacticas (o que hacen las personas para moverse dentro de la esa regla, a veces
desviandolos o repropiandolos.

En educacién una fisura aparece cuando un estudiante pregunta ¢porque en la
historia no menciona a la mayoria de los pueblos originario? En la familia ¢ cuando
se cuestiona porque debe cambiarse el apellido, o dejar la lengua materna o la
espiritualidad para ser aceptado? En economia cuando la comunidad se pregunta

¢éporque los productos propios se venden baratos y siempre hay que comprar caro?

Volviendo con Gustavo Bueno fortalece la idea de fisura al proponer que las culturas
objetivas pueden entenderse como sistemas morfodinamicos, 0 sea Como conjunto
en equilibrio dinamico que depende de mdltiples partes y relaciones. En un sistema
si no todo encaja hay incompatibilidad y compatibilidad interna; desde la obviologia

critica esas incompatibilidades no son un error, son donde lo obvio deja de mandar.

Ademas , bueno distingue tres esferas culturales segun sus relaciones con los
sujetos: cultura introsomatica que se refiere a habitos, y capacidades en las
personas; introsomatica que se refiere a relaciones e interacciones sociales; y
extrasomatica que es objeto materiales, herramientas, herramientas, instituciones y
artefactos. Esto ayuda a ubicar donde aparece la fisura: en el cuerpo (hyabitos), en

las relaciones (normas) o en lo material (instituciones y objetos.

Espacios intermedios

Desde la obviologia critica los espacios intermedios 0 zonas sin control colonial, son
ambitos estrechos a veces invertidos. No son vacios ni estan fuera del sistema, son

zonas de ambigiedad creativa donde se ensayan pactos, traducciones y formas de

11



vida compartida sin borrar el otro. En otras palabras, son dos fronteras que parecen

cerradas queda una rendija o intermedio donde la vida inventa acuerdos.

Las fisuras y espacios intermedios no son lo mismo, una fisura es la sefial de una
grieta, mientras que un espacio intermedio es el lugar que se da entre dos espacios
donde se encuentran dos lados y permite encuentros, es el lugar que permite
negociar salidas, porque es un lugar donde casi no esté invadida por los sistemas
dominantes. Un espacio intermedio es el entre, como lugar de encuentro y de

disputa.

En arquitectura se habla de espacios intermedios para nombrar zonas de transicion:
el corredor, el portico, el patio, la entrada, no son totalmente adentro ni totalmente

afuera; su funcion es permitir paso, pausa, encuentro y adaptacion.

Cuando llevamos esta idea a lo social, un espacio intermedio es un lugar (fisico o
simbolico) donde dos fronteras culturales se acercan, por ejemplo, lo comunitario y
lo urbano, lo indigena y ladino, lo religioso y lo estatal, lo local y lo global. En el
mejor caso, ese entre permite escuchar y traducir, en el peor del caso, se vuelve un

pasillo de asimilacion, por ejemplo, una cultura obliga a la otra a renunciar.

Espacio intermedio, desde la obviologia critica es el espacio de transicion entre
fronteras culturales donde es posible el encuentro, la traduccion y la creacion de

acuerdos, su valor este si reduce la desigualdad o la produce.

En antropologia Arnold van Gennep, estudio los ritos de paso y describid tres fases
gue son separacion, transicidén y reincorporacion, es decir que la fase del umbral es
el momento en que alguien ya no es lo que es lo que era, pero todavia no es lo que

sera.

Victor Tunrner llamo a ese umbral liminalidad y lo describié como un estado entre y
en medio donde se suspenden ciertas reglas y pueden surgir nuevas formas de
relacion, esta idea es util para pensar identidades. Sin embargo, el umbral no

siempre libera, a veces constituye un periodo de vulnerabilidad donde el poder

12



impone condiciones, por eso desde la obviologia critica preguntamos siempre

iquien controla el umbral y con qué reglas?

Mary Louse Prsatt propone la idea de zona de contacto, para hombrar espacios
sociales donde culturas se encuentran bajo relaciones de poder, en el contexto
colonialista y pos colonialista en la mayoria de veces en desigualdad. Esta idea
ayuda a no romantizar el encuentro porque puede incluir conflicto, resistencia y

traduccion forzada es decir que se traducen ideas, conocimientos en otros sentidos.

Homi K. Bhabha, es conocido por el concepto de Third space (tercer espacio) que
describe un lugar de enunciados donde las identidades se negocian y pueden
aparecer significados nuevos. Como vemos estos aportes son valiosos, pero en este
articulo usamos espacio intermedio como matiz, como un tercer territorio que
reemplaza a los dos, sino como un espacio que aparece entre dos lineas o fronteras,
y cuyo sentido se disputa, es decir el espacio intermedio no borra diferencias, las

hace dialogar de manera visible.

Caracteristicas de un espacio intermedio para construir la interculturalidad

1. Es reconocible, porque puede sefialar donde ocurre, en qué lugar, en que
practica, en que reunion, en que ritual, en que proyecto

2. Tiene reglas claras porque hay acuerdos para que nadie humilla a nadie y
para que todas las voces tengas espacio tiempo y respeto.

3. Hay traduccion clara, no solo tolerancia sino explicacion mutua de
significados, por ejemplo. Porque una préactica es sagrada, o porgue una
norma importa.

4. Nivela o reduce asimetrias, identificando quien decide y busca equilibrios de

poder.

13



5. Crea algo nuevo sin borrar lo propio, generando practicas hibridas,
complementarias, pero sin imponer una forma de ser.
6. Evita convertir la identidad en espectaculos o folclorizacion, para ser un

derecho de los propios pueblos.

Ejemplos:

La escuela y la universidad pueden ser espacios intermedios porque reune
estudiantes de distintos origenes, pero también decide qué tipo de conocimiento
ensefa. si el conocimiento sirve para un espacio multicultural, ese conocimiento
implica reconocer similitudes y diferencias para fomentar la convivencia armoniosa,
desterrar la uniformidad. Pero también puede funcionar como un espacio de
dominacion, si ese conocimiento impone una lengua, una sola historia y una sola

idea de desarrollo o progreso social.

Desde la interculturalidad critica, una escuela o una universidad, no solo observa la
diversidad cultural, cambia practicas. Por ejemplo, el uso de metodologia bilingie
con materiales de calidad, contar con la participacion comunitaria en la formacion
del curriculo, evaluacion que no castigue significaos propios der las identidades

culturales.

Desde la obviologia critica, la escuela y la universidad es un lugar para aprender a
detectar la obvio: por ejemplo, cuando el conocimiento 0 una norma parece neutral,
pero en la realidad favorece a una cultura sobre la otra, esto es lo esencia de la

educacion multicultural.
Dimensién Econdmica e identidad cultural

Si una cultura pierde su base material como la tierra, el trabajo digno, acceso al
mercado justo, su identidad queda en riesgo de convertirse en folclor, para otros, la
identidad no vive sélo de simbolos, vive con condiciones adecuadas de vida, por

eso, la interculturalidad critica se hace una pregunta, ¢, quién controla los recursos y

14



las instituciones?, ¢quién decide el modelo de desarrollo? Si s6lo hay
reconocimiento cultural sin capacidad econémica, las relaciones seguirdn siendo
desiguales. En el plano internacional la declaracion de las Naciones Unidas sobre
los derechos de los pueblos indigenas reconoce el derecho de los pueblos
originarios a mantener y desarrollar sus sistemas politicos, econdmicos y sociales,

asi como sus propias instituciones

De manera complementaria, el Convenio 169 de la OIT establece que los pueblos
interesados tienen derecho a decidir sus propias prioridades respecto al proceso de
desarrollo, en la medida que afecte sus vidas, creencias, instituciones y bienestar
espiritual, asi como las tierras que ocupan o utilizan. Aqui las instituciones son las
reglas que organiza la vida social, esto es costumbres, normas, formas de autoridad

y mecanismos de decision.

Estos llamados son importantes para la obviologia critica porque muestra que el
debate no es solo cultural, el debate no es la cultura por la misma cultura, incluye

autonomia institucional y economica.

En economia institucional Douglas North define las instituciones como las reglas del
juego, es decir son normas formales que estructuran la interaccion humana. Si
conectamos esto con identidad, vemos que la discusion intercultural no puede
limitarse a simbolos, también debe analizarse instituciones como la escuela,
municipalidad, mercado, justicia, iglesias, propiedad de la tierra y medios de

comunicacion. Aqui se decide quien tiene voz, quien se calla o quien se adapta.

En américa latina, algunos debates sobre el desarrollo econémico han propuesto lo
gue se denominado el Buen vivir como un horizonte de desarrollo, es una idea que
busca organizar el desarrollo con justicia, equilibrio con la naturaleza y
reconocimiento de la diversidad. Como ejemplo, acudimos a la Constitucién de
Ecuador que plantea que el régimen de desarrollo busca el buen vivir y menciona,
entre otros elementos la interculturalidad y la plurinacionalidad en su formulacion.

En este ejemplo muestra cémo un marco legal puede intentar incorporar diversidad

15



cultural a la idea de desarrollo, aunque su aplicacion concreta dependa de politicas

y conflictos reales entre otras variables.

Por otra parte, un sistema econdmico intercultural no significa que todo sea mercado
ni todo sea comunidad significa crear reglas para que las diferentes formas de
producir e intercambiar convivan sin que una destruya la otra, Polany reconoce que
existen varias loégicas econémicas, como la ayuda mutua, aportes para bienes
comunes el sistema de compraventa. El objeto de un sistema econdmico
intercultural busca el equilibrio de mercado, es decir que el mercado occidental no

devore la reciprocidad y que la reciprocidad se quede sin recursos.

Por ejemplo, un sistema econdmico intercultural podria darse: a) cooperativas
comunitarias con control local, b) acuerdos de precios justos, ¢) turismo comunitario
con reglas de respeto y dignidad, no de espectaculo folclorista. d) educacion

financiera bilinglie, mecanismo de precios justos contra la discriminacion comercial.

Conclusiones:

Este articulo se basé en dos lineas de reflexién, por una parte, sobre identidad
cultural, interculturalidad y colonialidad, y por la otra parte una propuesta
metodolégica desde la Obviologia Critica para reconocer fisuras y construir

espacios intermedios.

Se dej6 entrever que la cultura y la identidad no son cosas fijas, tienen que ver con
practicas, memorias, relatos que se transforman de acuerdos a las circunstancias o
parecieran que cambian, pero en su esencia no. La multiculturalidad se ubica en un
espacio de avance social, cuando describe una convivencia injusta y diferencial
colonial, mientras que la multiculturalidad critica exige transformar reglas,

instituciones, nuevas logicas equitativas de relaciones.

Acudiendo a Quijano, desde la colonialidad lo obvio favorece a una cultura
dominante, (se da por normal las relaciones, recriminatorias y racistas), por eso la

obviologia critica propone trabajar con fisuras que son grietas donde las falsas

16



certezas se rompe y aparece la pregunta y si esa pregunta se profundiza se pueden

ser la puerta de entrada para cambiar sistemas injustos.

Bueno por su parte ayuda a diagnosticas una forma de falsa certeza, que es muy
frecuente creer que la identidad cultural es una sustancia intacta. Lo obvio aqui es

la esencia, y la fisura aparece cuando esa esencia no explica la vida real.

Detectando los espacios intermedios son lugares de traduccién, acuerdos no de
humillaciones. Por eso la identidad necesita base material, que son las instituciones
y sistemas econdmicos propios, sin esta base las culturas corren el riesgo de ser
historia, de ahi que las instituciones internacionales reconocen derechos a sistemas
e instituciones propias y experiencias regionales como el buen vivir, que es una

muestra de desarrollo intercultural.

Bibliografia

1) UNESCO, e-Platform on Intercultural Dialogue, “Concepts Glossary”: cultura
como Aprendizaje y comunicacion como co-construccion de sentido. (Consultado
10/01/2026).

2) UNESCO, “Cultural identity” identidad cultural como construccion social, multiple
y cambiante. (Consultado 10/01/2026).

3) Council of Europe, White Paper on Intercultural Dialogue (2008): dialogo
intercultural como intercambio abierto y respetuoso basado en comprension y

respeto.

4) Anibal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y Ameérica Latina”
(CLACSO). Colonialidad mas duradera que el colonialismo; clasificacién social

racializada como eje del poder.

17



5) Catherine Walsh, “Interculturalidad, colonialidad y educacion” (Revista Educacion

y Pedagogia / Universidad de Antioquia).

6) James C. Scott, Seeing Like a State (Yale University Press): ‘legibility’ como

esquemas simplificados para administrar la realidad.

7) Arnold van Gennep / Victor Turner: liminalidad como etapa umbral de transicion
en ritos de paso (sintesis en enciclopedias y textos introductorios).

8) Seifert, Josef & Burgos, Juan Manuel (2016), “Debate sobre la experiencia
integral” (PDF subido por el usuario / Dialnet): experiencia con dimension objetiva;

sujeto pasivo y activo (p. 35).

9) Seifert & Burgos (2016): induccion y reduccion para objetivar experiencia y
extraer nucleos estables de sentido; no alejarse demasiado de la experiencia (pp.
32y 36).

10) Ecuador: Constitucion (2008), Art. 275 (Buen Vivir / Sumak Kawsay:
interculturalidad y respeto a diversidades). Bolivia: Constitucion (2009), Art. 8 (vivir

bien) y Art. 9 (dialogo intracultural e intercultural) en repositorios oficiales.

11) Cofradias en Guatemala y Mesoameérica: literatura antropoldgica e histérica

sobre Cofradias/sistema de cargos y sincretismo

12) Juarez, René: la obviologia critica, escritas tomo Il Ediciones Kamey

18



19



