


DIRECTORIO 

 

 

DIRECTOR GENERAL 

Doctor César Haroldo Milián Requena 

SECRETARIO ADMINISTRATIVO 

Msc. José Edmundo Maldonado Mazariegos 

DIRECTOR DICUNOC 

Msc. Elmer Raúl Betancohurt Mérida 

DIRECTOR POSGRADOS 

Dr. Walter Valdemar Poroj Sacor 

DIRECTOR CIENCIAS ECONÓMICAS 

Dr. Édgar Vidal Camposeco Pérez 

DISEÑO Y DIAGRAMACIÓN 

          Lic. Fred Noel Rivera 

APOYO RECOPILACIÓN DE ARTÍCULOS 

                     Ing. Mygdalia Alfonsina Mérida López 

 

   



1 
 

IDENTIDAD CULTURAL, FISURAS Y ESPACIOS INTERMEDIOS 

DESDE LA OBVIOLOGIA CRÍTICA 

René Juárez 

Guatemala 1/2026 

RESUMEN: 

En este artículo se refiere a la identidad cultural integrada con dos categorías claves 

de la obviologia crítica: las fisura y los espacios intermedios, enfocado a explicar 

cómo la convivencia intercultural queda atrapada en lo obvio (normas, jerarquías, 

sistemas que se perciben o se presentan como normales o naturales), pero a pesar 

de ello hay grietas donde es posible escuchar al otro, encontrar proceso 

comunicativo de construir y acordar significados compartidos con perspectivas 

diferentes, que permiten re imaginar nuevas comunicaciones de pertenencias. 

Para poder explicar mejor la idea de este artículo se acude a definiciones operativos 

que permiten diferencias concepto que por alguna razón se toman como iguales. 

 

Palabras claves 

 

Obviología crítica, identidad cultural, interculturalidad, espacios intermedios, fisuras, 

colonialidad. 

Introducción 

 

En esta sociedad multicultural guatemalteca, la convivencia especialmente en las 

áreas urbanas vivimos cerca, como vecinos, pero con reglas, memorias e intereses 

que no se tocan; desde la obviologia crítica se llama obvio. A estas obviedades que 

son construcciones de relaciones de poder; pero parecen naturales y eternas, por 

eso escuchar al otro se vuelve difícil. 



2 
 

Se propone dos herramientas teóricas para abrir posibilidades para penetrar 

obviedades: las fisuras y los espacios intermedios; una fisura es una pequeña grieta 

en lo que parece cerrado, pero puede ser una duda un conflicto, una contradicción, 

una pregunta que no deja de callar. En el caso de un espacio intermedios es el lugar 

donde dos fronteras se acercan, pero no se funden, es un espacio no perceptible 

entre la casa y la calle, entre lo público y lo privado, entre la tradición y lo moderno. 

En este “entre” se puede negociar, traducir, crear y también disputar. 

En un lenguaje poético podemos decir que es el espacio intermedio en donde “calla 

el sol y la luna perdió la voz”. Un espacio de silencio fértil, es donde una voz no 

decide por todos. Desde la obviología critica estos espacios no son pasivos, son 

lugares de oportunidades para salir del colonialismo cotidiano, es decir de la 

costumbre de relacionarse por jerarquías culturales. Aquí la idea clave es “no 

mesclar todo” ni administrar la diversidad, si no construir relaciones justas, con 

respeto, simetría y capacidad real de decisión para todas las partes (Walsh, 2009; 

Dussel, 1992). 

Definiciones Básicos:  

Obviologia Crítica 

La obviología crítica es una teoría que convierte lo obvio en problema sociológico 

que revela cómo se produce, cuáles son las evidencias y como capturar la 

interpretación oculta, para proponer alternativas más justas y responsable con el 

otro, sus características son: 

1. Ruptura activa, que se basa en pensar para desobedecer lo obvio. 

2. Es crítica ya que no consuela, no adorna, incomoda lo establecido. 

3. Es desobediencia crítica, pues parte del verdadero valor o merito de lo 

evidente (desverdece lo evidente) para revelar lo que se oculta, es liberar la 

lógica obviada, es abrir la deducción y la deducción cerrada en un solo 

pensamiento (pensamiento occidental),. 

 



3 
 

Su método:  

1. Partir del cuestionamiento de lo obvió 

a. Identificar las afirmaciones que se admiten o circulan como natural, son 

creencias que no necesita declararse como dogmas, pero que se toma 

como tal. 

b. Suspender el automatismo de aceptación, es aceptar sin cuestionar, es 

decir, es una ruptura a lo obvio, es desobedecer lo obvio. 

 

2. Des-cubrimiento del ser, su naturaleza, su esencia que lo obvio oculta o tapa. 

a. Su objetivo es descubrir que estructura material histórica, que interés, que 

lógica social se oculta detrás de esa evidencia obviada 

b. Su Operación: 1. Tratar la esencia o su sentido como núcleo operativo: 

preguntándose: ¡que función cumple?, ¿a quién beneficia?, ¿qué orden 

reproduce?, ¿qué excluye. 

Esta parte es cercana a la idea de problematización como forma de 

análisis de condiciones objetivas de un problema, en el caso de 

Guatemala su sistema social incorpora el enfoque de encubrimiento, ya 

que el otro puede ser encubierto como lo mismo, lo que permite explicar 

como ciertas evidencias se naturalizan desde el marco colonial. 

En esta fase es necesario hacer un mapa de encubrimiento:  

a. En que condiciones se da la esencia de la obviedad, por ejemplo, 

condiciones históricas, discursos políticos o institucionales. 

b. Quienes son los beneficiarios, quienes son los excluidos. 

c. Las fisuras detectables, que son las contradicciones del propio sistema 

(se explican mas adelante) que son evidencia que muestra la verdadera 

razón de ese sistema. 



4 
 

3. Contrastar la realidad 

 Es objetivo aquí es evitar las criticas retoricas, necesario someter el núcleo 

operativo a prueba, con fuentes, con pruebas o evidencias objetivas, para ello: 

a. Contrastar la evidencia con datos, testimonios, normas, practicas 

observables, historias de vida, casos institucionales, por ejemplo, hacer un 

estudio de como el derecho guatemalteco se instrumentalizo, para beneficios 

políticos económicos y no para la justicia y la equidad en las relaciones 

sociales. 

b. Buscar fisuras, o hechos que no encajan con el relato obvio. Por ejemplo, la 

pregunta ¿por qué el sistema penitenciario de Guatemala es un centro 

político y no de condena jurídica? 

En esta fase sería Lo obvio que encubre, que evidencia hay en favor o en 

contra, que fisuras aparece. 

 

4. Critica liberador: 

Aquí la crítica no es una opinión, es una denuncia que abras alternativas y 

recupere la lógica obviada para ello: 

a. Debe formular una critica que muestre el mecanismo de la fabricación de 

lo obvio, donde no adorna, no consuela, incomoda lo establecido. 

b. Propone alternativas interpretativas y practicas desde espacios 

intermedios (lugares de escucha y reconfiguraciones de sentido) y desde 

las fisuras como oportunidad de cambio. 

En esta fase es: critica argumentada, alternativas, viabilidad para esas 

alternativas. 

Entonces cuando hablamos de Obviología crítica, que es una teoria origina 

de interpretación de la realidad que parte de una ruptura activa de 

desobedecer lo obvio, con una critica no consuela, no adorna, no tranquiliza, 



5 
 

sino incomoda a lo establecido para desverdecer lo evidente, liberar la lógica 

que quedo obviada y abrir razonamientos cerrados que reducen la realidad 

a un solo pensamiento, a obediencia y vivir engañados.  

 

cultura 

Aun hoy se cree que cuando se refiere a la cultura se está refiriendo a tradiciones, 

vestimenta, idioma, fiestas, danzas, esto no es toda la cultura, es parte de la cultura; 

la cultura incluye maneras de pensar, de sentir, e organizarla vida, valores, formas 

de relacionarse con la naturaleza y con otras personas, son procesos sociales con 

significación. En documentos internacionales describe la cultura como el conjunto 

de rasgos. espirituales, material, intelectuales y afectivos que caracterizan a una 

sociedad o grupo social, Por su parte la UNESCO (nota 1) destaca que la cultura 

incluye aprendizaje trasmitidos por experiencias y que es la comunicación por el 

cual circula y se recrea ese aprendizaje. 

 En relación a la identidad cultural, es la parte de la identidad que compartimos con 

otras personas o que sentimos pertenencia a una cultura. En el glosario de la 

UNESCO, se refiere a rasgos compartidos, como la lengua. La comida, la 

espiritualidad o la religiosidad, las practica, que identifican o marcan distinción con 

otros grupos, y subraya que esta identidad se construye socialmente, cambiando 

con el tiempo. (nota 2), pero este pensamiento está ubicado en las diferencias y en 

el etnocentrismo, por eso se ve desde la cultura adjetiva, es decir desde sus límites 

y contrastes, no desde su sustantividad. 

Multiculturalidad e Interculturalidad 

Para entender estos conceptos lo tenemos que diferenciarlos partiendo de 

preguntas, debido a que estos conceptos, sus definiciones en el lenguaje cotidiano 

aparecen como sinónimos: a. ¿qué describe la multiculturalidad?, describe dos o 

más culturas coexistiendo en un miso territorios, es decir que en un mismo espacio 

hay varias culturas presentes b, ¿cómo se relacionan estas culturas?, en la 

multiculturalidad pueden coexistir en un mismo territorio varias culturas, con o sin 



6 
 

interactuación, o puede darse una relación intercultural superficial. En la 

interculturalidad hay intercambio, y construcción en conjunto. C, ¿Qué exige la 

interculturalidad? La interculturalidad exige diálogo, y aprendizaje horizontal, abierto 

y respetuoso basado en la compresión, el respeto y la equidad. d, ¿Qué ha fallado 

que no hay interculturalidad? En Guatemala la desigualad es la que prevalece en la 

multiculturalidad mientras que la interculturalidad exige enfrentar y erradica esa 

desigualdad, por eso la multiculturalidad como diversidad es un hecho, mientras que 

la interculturalidad es una tarea de convivencia, cooperación y justicia (Nota 3) que 

tiene que abordarse desde lo sustantivo y adjetivo, es decir desde la construcción, 

producción circulación y consumo de significados sociales. 

La multiculturalidad, como el caso de Guatemala, conviven diferentes pueblos, con 

idiomas diferentes, pero como es una convivencia desigual, por eso es posible vivir 

juntos pero separados, basta ver las escuelas y los colegios que no dialogan 

interculturalmente, hay una imposición de temas que hace que la cultura dominante 

se considere normal mientras que las otras culturas deben someterse.  

Como se dejó ver las instituciones del estado influenciados por el poder económico 

tradicional tienen la idea que la diversidad es algo que se debe administrar desde 

arriba, por eso lo diferente es solo se da como decorativo (traje, música) sin cambiar 

las reglas de fondo. 

La multiculturalidad ha quedado como una vitrina, se muestra la diversidad, pero no 

se comparte de decidir sobre la educación, la economía, la justicia; la 

multiculturalidad es una folclorización, es decir convertir la cultura en un espectáculo 

sin reconocer derechos ni autonomía. 

La interculturalidad, en cambio se centra en el dialogo culturales; se trata de 

construir puentes reconocer asimetrías y acordar reglas justas, aquí recordamos a 

Catherine Walsh propone la idea de interculturalidad critica, no solo un dialogo 

amable, sino un proyecto que cuestione las estructuras coloniales que producen 

desigualdad en educación, esto implica revisar contenidos, lenguas de enseñanza, 

criterios de éxitos y también quién define lo que considera conocimiento valido 

(Walsh 2009)  



7 
 

Identidad cultural 

La identidad cultural no es una etiqueta fija que viene en la sangre, sino que es una 

manera de decir a quienes pertenecemos y quiénes somos, usando historias, 

símbolos, leguaje memorias, por eso una misma persona puede tener varias 

identidades que se presentan según el contexto ya sea familiar, religioso, pueblo, 

comunidad, escuela. Por su parte Stuart Hall propone entender la identidad como 

algo que se construya en el tiempo, no como algo inmóvil, se forma mediante 

relatos, memorias y posiciones en la historia; por eso puede transformase cuando 

cambia las condiciones sociales, políticas y económicas (Hall1990). Esta idea nos 

conduce a no aceptar aseveraciones de que una cultura se mantiene pura esta fuera 

de todo conflicto y cambio 

Por su parte enrique Dussel nos recuerda que la identidad también se disputa en el 

plano de la imagen y memoria, ya que los símbolos oficiales, la historia que se 

enseña y cuales se silencia van formando también la identidad, por eso la identidad 

es también estudiar el poder 

Autores latinoamericanos explican que cuando el colonialismo formal terminó 

quedaron patrones de poder que siguen organizando la vida social, por eso la 

multiculturalidad, se interpretada desde la idea de raza y de la discriminación social 

como eje central y de dominación histórica del poder central de nuestro país Para 

la obviología crítica, el problema no es sola las diferencias culturales, sino que estas 

jerarquías se han vuelto obvias: lo indígena es atraso, lo ladino como norma a 

seguir, lo comunitario como folclor y el pensamiento occidental como ciencia, por 

eso Catherine Walsh propone pensar la interculturalidad desde la colonialidad no 

como simple armonía cultural, sino por la geopolíticas del saber, del ser y poder y 

como construcción de proceso educativo descolonizadores. 

 

Podemos decir que la identidad cultural es relato y práctica de pertenencias 

mediante la cual una persona o colectivo se reconoce a sí mismo, es reconocido 

por otros y orienta su vida (lengua, memoria, valores, símbolos, formas de 

organización (Hall, 1990, Dussel 1992). 



8 
 

 

En el mito de la identidad cultural de Gustavo Bueno aporta una advertencia decisiva 

para la Obviologia critica, cuando dice que la expresión cultural puede usarse de 

dos maneras distintas: 

1. De Uso descriptivo o neutral, que sirve para describir y clasificar rasgos 

culturales, como áreas culturales. 

2. De uso ideológico o esencialista, convierte la identidad en una esencia que 

pierde o se salva, como si fuera una fe, Gustavo Bueno llama a esta forma 

de pensar megarismo cultural, es decir imaginar a la cultura como una 

identidad gigantesca pura y autosuficiente. 

Esto importa porque cuando el uso ideológico de vuelve obvio, se bloquea la 

posibilidad de espacios intermedios, ahora si la identidad es pura toda mezcla 

aparece como amenaza, ahora si es sagrada, todo pacto suena a traición. Esta 

lógica reduce el dialogo intercultural a dos opciones falsas: asimilación o 

separación. 

La obviología critica aprovecha este aporte para distinguir dos cosas: defender la 

dignidad de los pueblos originarios y sus memorias y por otra parte evitar que la 

identidad se convierta en un mito que sirva para cerrar el dialogo de doble vía, 

justificar exclusiones o impedir alianzas entre dominados.  

 

Identidad y poder: cuando lo obvio se vuelve regla 

En la obviologia critica, el problema es que no existe diferencias culturales, el 

problema es cuando esas diferencias se ordenan como si fueran una escala natural: 

arriba lo moderno, correcto y universal, abajo lo atrasado, lo local, lo europeo el fin, 

lo indígena lo incorrecto. A esta jerarquización o patrón de pensamiento se le suele 

llamar colonialidad.  

Aníbal Quijano explica que la colonialidad del poder no es solo un recuerdo del 

colonialismo histórico, es una forma de organizar el mundo que continua después 



9 
 

de la colonia, es clasificación social, económica y conocimiento. Por eso la 

desigualdad cultural no es un problema cultural, tiene efectos en la educación, 

trabajo, justicia y poder y política. 

La identidad cultural puede cohesionar y adormecer. En la vida diaria, la identidad 

cultural da sentido de pertenencia, de apoyo; pero también puede ser usado para 

controlar, por eso la identidad desde el colonialismo, en Guatemala es una etiqueta 

o una exclusión. Cuando la identidad cultural es cohesión fortalece la dignidad y es 

etiqueta o exclusión cuando sirve para humillar o para asimilación occidental. 

En términos de la obviología crítica la identidad se vuelve peligrosa cuando se 

vuelve obvia, es decir, cuando parece natural que ya no se discute quien la define, 

a que intereses sirve y quien deja afuera. Es decir, cuando el poder económico a 

través de las instituciones del estado obliga a las personas a caber en categorías 

rígidas, un idioma oficial o dominante, una historia oficial o única, un solo modo de 

ser correcto.  

James C. Scott estudia cómo muchos proyectos de gobierno buscan hacer a la 

sociedad legible (cuando el poder quiere que la vida sea fácil de controlar), para 

lograrlo tienden a simplificar practicas complejas, imponen reglas uniformes y 

reducir la diversidad a formatos manejables. Por eso la identidad indígena cultural 

se vuelve invisible o en su caso se tolera en ciertos espacios como fiesta patronales 

o turismo. Pero se limita a estas comunidades en las decisiones de educación, en 

la tenencia de las tierras o en la economía nacional. Entonces la colonialidad reduce 

la diversidad a jerarquías mientras que la interculturalidad crítica busca relaciones 

horizontales y transformación de estructura. Por ejemplo, en la educación, los 

saberes, la lengua y quien escucha debe ser multicultural, es decir busca lo contrario 

de la estructura jerárquica. 

Josef Seifert y Juan Manuel Burgos, advierte sobre el riesgo de reducir la 

experiencia humana a una sola dimensión (por ejemplo, sólo lo biológico, solo lo 

económico o solo lo cultural, propone una mirada de experiencia integral para no 

perder la complejidad de la persona. 



10 
 

Aplicado a la identidad cultural, esto significa evitar reducciones, por ejemplo, una 

persona no es sólo su traje, solo su lengua o solo su religión, la identidad es cuerpo, 

memoria, relaciones, territorio, economía y espiritualidad, es decir la identidad es un 

entramado. 

 

Las fisuras desde la obviologia crítica: 

Desde la obviología crítica las fisuras son señales de que nada está totalmente 

cerrado, una fisura no es una ruptura total del orden o del sistema, sino una grieta, 

un detalle, una práctica o situación donde la norma dominante se vuelve inestable, 

ambigua o contradictoria. Las fisuras suelen ser pequeñas como una regla que no 

funciona, una tradición que sobrevive con nuevos sentidos, o una alianza 

improbable de valores, por donde se puede penetrar para conocer (o invadir) la 

esencia de ese orden o sistema.  

 sin embargo, en la vida social, casi todo se presenta como si estuviera definido y 

se toma como normal, como correcto y se expresa: así se ha hecho siempre, pero 

la obviología critica sospecha de esas frases cuando se usan para cerrar preguntas. 

Una fisura aparece cuando algo no encaja en un sistema, por ejemplo, en el sistema 

de justicia, aparecen injusticias, silencios contradicciones entre lo que se dice y lo 

que hace. 

Por eso, si pensamos la sociedad como sistemas, las fisuras no son errores, son 

señales que muestran que lo que aparece completo tiene límites y esos límites 

pueden cambiar. Por eso las fisuras se parecen a las gritas en una pared que 

anuncian tensión, pero también abres posibilidades de reparar o reconstruir. 

Podemos decir que fisura (Obviología crítica) que es una grita cognitiva o social 

donde lo obvio deja de convencer y aparece la posibilidad de preguntar, dudar, 

traducir o transformar una relación de poder. 

Las fisuras en lo cotidiano lo que parece pequeño puede ser grande, pueden ser 

visibles (un conflicto público) o discretas (una palabra, en el idioma propio, un chiste, 

una canción, un gesto). Acudiendo nuevamente a James C. Scott, estudia cómo, 



11 
 

bajo dominación muchas formas de resistencias no son grandes revoluciones sino 

acciones pequeñas; por ejemplo, contar historias fuera de escenario oficial, 

reivindicar conceptos (indio por indígena). Por su parte Michel de Certeau tiene una 

idea parecida cuando distingue entre estrategias (lo que diseña las instituciones) y 

tácticas (lo que hacen las personas para moverse dentro de la esa regla, a veces 

desviándolos o repropiándolos. 

En educación una fisura aparece cuando un estudiante pregunta ¿porque en la 

historia no menciona a la mayoría de los pueblos originario? En la familia ¿cuándo 

se cuestiona porque debe cambiarse el apellido, o dejar la lengua materna o la 

espiritualidad para ser aceptado? En economía cuando la comunidad se pregunta 

¿porque los productos propios se venden baratos y siempre hay que comprar caro? 

Volviendo con Gustavo Bueno fortalece la idea de fisura al proponer que las culturas 

objetivas pueden entenderse como sistemas morfodinámicos, o sea como conjunto 

en equilibrio dinámico que depende de múltiples partes y relaciones. En un sistema 

si no todo encaja hay incompatibilidad y compatibilidad interna; desde la obviología 

crítica esas incompatibilidades no son un error, son donde lo obvio deja de mandar. 

Además , bueno distingue tres esferas culturales según sus relaciones con los 

sujetos: cultura introsomática que se refiere a hábitos, y capacidades en las 

personas; introsomática que se refiere a relaciones e interacciones sociales; y 

extrasomática que es objeto materiales, herramientas, herramientas, instituciones y 

artefactos. Esto ayuda a ubicar donde aparece la fisura: en el cuerpo (hyábitos), en 

las relaciones (normas) o en lo material (instituciones y objetos. 

 

 

Espacios intermedios  

Desde la obviología crítica los espacios intermedios o zonas sin control colonial, son 

ámbitos estrechos a veces invertidos. No son vacíos ni están fuera del sistema, son 

zonas de ambigüedad creativa donde se ensayan pactos, traducciones y formas de 



12 
 

vida compartida sin borrar el otro. En otras palabras, son dos fronteras que parecen 

cerradas queda una rendija o intermedio donde la vida inventa acuerdos. 

Las fisuras y espacios intermedios no son lo mismo, una fisura es la señal de una 

grieta, mientras que un espacio intermedio es el lugar que se da entre dos espacios 

donde se encuentran dos lados y permite encuentros, es el lugar que permite 

negociar salidas, porque es un lugar donde casi no está invadida por los sistemas 

dominantes. Un espacio intermedio es el entre, como lugar de encuentro y de 

disputa. 

En arquitectura se habla de espacios intermedios para nombrar zonas de transición: 

el corredor, el pórtico, el patio, la entrada, no son totalmente adentro ni totalmente 

afuera; su función es permitir paso, pausa, encuentro y adaptación. 

 

Cuando llevamos esta idea a lo social, un espacio intermedio es un lugar (físico o 

simbólico) donde dos fronteras culturales se acercan, por ejemplo, lo comunitario y 

lo urbano, lo indígena y ladino, lo religioso y lo estatal, lo local y lo global. En el 

mejor caso, ese entre permite escuchar y traducir, en el peor del caso, se vuelve un 

pasillo de asimilación, por ejemplo, una cultura obliga a la otra a renunciar.  

Espacio intermedio, desde la obviologia crítica es el espacio de transición entre 

fronteras culturales donde es posible el encuentro, la traducción y la creación de 

acuerdos, su valor este si reduce la desigualdad o la produce. 

En antropología Arnold van Gennep, estudio los ritos de paso y describió tres fases 

que son separación, transición y reincorporación, es decir que la fase del umbral es 

el momento en que alguien ya no es lo que es lo que era, pero todavía no es lo que 

será. 

Víctor Tunrner llamo a ese umbral liminalidad y lo describió como un estado entre y 

en medio donde se suspenden ciertas reglas y pueden surgir nuevas formas de 

relación, esta idea es útil para pensar identidades. Sin embargo, el umbral no 

siempre libera, a veces constituye un periodo de vulnerabilidad donde el poder 



13 
 

impone condiciones, por eso desde la obviología crítica preguntamos siempre 

¡quien controla el umbral y con qué reglas? 

 

Mary Louse Prsatt propone la idea de zona de contacto, para nombrar espacios 

sociales donde culturas se encuentran bajo relaciones de poder, en el contexto 

colonialista y pos colonialista en la mayoría de veces en desigualdad. Esta idea 

ayuda a no romantizar el encuentro porque puede incluir conflicto, resistencia y 

traducción forzada es decir que se traducen ideas, conocimientos en otros sentidos. 

 

Homi K. Bhabha, es conocido por el concepto de Third space (tercer espacio) que 

describe un lugar de enunciados donde las identidades se negocian y pueden 

aparecer significados nuevos. Como vemos estos aportes son valiosos, pero en este 

artículo usamos espacio intermedio como matiz, como un tercer territorio que 

reemplaza a los dos, sino como un espacio que aparece entre dos líneas o fronteras, 

y cuyo sentido se disputa, es decir el espacio intermedio no borra diferencias, las 

hace dialogar de manera visible. 

 

Características de un espacio intermedio para construir la interculturalidad 

 

1. Es reconocible, porque puede señalar donde ocurre, en qué lugar, en que 

práctica, en que reunión, en que ritual, en que proyecto 

2. Tiene reglas claras porque hay acuerdos para que nadie humilla a nadie y 

para que todas las voces tengas espacio tiempo y respeto. 

3. Hay traducción clara, no solo tolerancia sino explicación mutua de 

significados, por ejemplo. Porque una práctica es sagrada, o porque una 

norma importa. 

4. Nivela o reduce asimetrías, identificando quien decide y busca equilibrios de 

poder. 



14 
 

5. Crea algo nuevo sin borrar lo propio, generando practicas hibridas, 

complementarias, pero sin imponer una forma de ser. 

6. Evita convertir la identidad en espectáculos o folclorización, para ser un 

derecho de los propios pueblos. 

 

 

Ejemplos: 

La escuela y la universidad pueden ser espacios intermedios porque reúne 

estudiantes de distintos orígenes, pero también decide qué tipo de conocimiento 

enseña. si el conocimiento sirve para un espacio multicultural, ese conocimiento 

implica reconocer similitudes y diferencias para fomentar la convivencia armoniosa, 

desterrar la uniformidad. Pero también puede funcionar como un espacio de 

dominación, si ese conocimiento impone una lengua, una sola historia y una sola 

idea de desarrollo o progreso social. 

Desde la interculturalidad crítica, una escuela o una universidad, no sólo observa la 

diversidad cultural, cambia prácticas. Por ejemplo, el uso de metodología bilingüe 

con materiales de calidad, contar con la participación comunitaria en la formación 

del currículo, evaluación que no castigue significaos propios der las identidades 

culturales. 

Desde la obviología crítica, la escuela y la universidad es un lugar para aprender a 

detectar la obvio: por ejemplo, cuando el conocimiento o una norma parece neutral, 

pero en la realidad favorece a una cultura sobre la otra, esto es lo esencia de la 

educación multicultural. 

Dimensión Económica e identidad cultural 

Si una cultura pierde su base material como la tierra, el trabajo digno, acceso al 

mercado justo, su identidad queda en riesgo de convertirse en folclor, para otros, la 

identidad no vive sólo de símbolos, vive con condiciones adecuadas de vida, por 

eso, la interculturalidad critica se hace una pregunta, ¿quién controla los recursos y 



15 
 

las instituciones?, ¿quién decide el modelo de desarrollo? Si sólo hay 

reconocimiento cultural sin capacidad económica, las relaciones seguirán siendo 

desiguales. En el plano internacional la declaración de las Naciones Unidas sobre 

los derechos de los pueblos indígenas reconoce el derecho de los pueblos 

originarios a mantener y desarrollar sus sistemas políticos, económicos y sociales, 

así como sus propias instituciones 

De manera complementaria, el Convenio 169 de la OIT establece que los pueblos 

interesados tienen derecho a decidir sus propias prioridades respecto al proceso de 

desarrollo, en la medida que afecte sus vidas, creencias, instituciones y bienestar 

espiritual, así como las tierras que ocupan o utilizan. Aquí las instituciones son las 

reglas que organiza la vida social, esto es costumbres, normas, formas de autoridad 

y mecanismos de decisión. 

Estos llamados son importantes para la obviología crítica porque muestra que el 

debate no es solo cultural, el debate no es la cultura por la misma cultura, incluye 

autonomía institucional y económica. 

 

En economía institucional Douglas North define las instituciones como las reglas del 

juego, es decir son normas formales que estructuran la interacción humana. Si 

conectamos esto con identidad, vemos que la discusión intercultural no puede 

limitarse a símbolos, también debe analizarse instituciones como la escuela, 

municipalidad, mercado, justicia, iglesias, propiedad de la tierra y medios de 

comunicación. Aquí se decide quien tiene voz, quien se calla o quien se adapta. 

En américa latina, algunos debates sobre el desarrollo económico han propuesto lo 

que se denominado el Buen vivir como un horizonte de desarrollo, es una idea que 

busca organizar el desarrollo con justicia, equilibrio con la naturaleza y 

reconocimiento de la diversidad. Como ejemplo, acudimos a la Constitución de 

Ecuador que plantea que el régimen de desarrollo busca el buen vivir y menciona, 

entre otros elementos la interculturalidad y la plurinacionalidad en su formulación. 

En este ejemplo muestra cómo un marco legal puede intentar incorporar diversidad 



16 
 

cultural a la idea de desarrollo, aunque su aplicación concreta dependa de políticas 

y conflictos reales entre otras variables. 

Por otra parte, un sistema económico intercultural no significa que todo sea mercado 

ni todo sea comunidad significa crear reglas para que las diferentes formas de 

producir e intercambiar convivan sin que una destruya la otra, Polany reconoce que 

existen varias lógicas económicas, como la ayuda mutua, aportes para bienes 

comunes el sistema de compraventa. El objeto de un sistema económico 

intercultural busca el equilibrio de mercado, es decir que el mercado occidental no 

devore la reciprocidad y que la reciprocidad se quede sin recursos.  

Por ejemplo, un sistema económico intercultural podría darse: a) cooperativas 

comunitarias con control local, b) acuerdos de precios justos, c) turismo comunitario 

con reglas de respeto y dignidad, no de espectáculo folclorista. d) educación 

financiera bilingüe, mecanismo de precios justos contra la discriminación comercial. 

 

Conclusiones: 

Este artículo se basó en dos líneas de reflexión, por una parte, sobre identidad 

cultural, interculturalidad y colonialidad, y por la otra parte una propuesta 

metodológica desde la Obviología Crítica para reconocer fisuras y construir 

espacios intermedios. 

Se dejó entrever que la cultura y la identidad no son cosas fijas, tienen que ver con 

prácticas, memorias, relatos que se transforman de acuerdos a las circunstancias o 

parecieran que cambian, pero en su esencia no. La multiculturalidad se ubica en un 

espacio de avance social, cuando describe una convivencia injusta y diferencial 

colonial, mientras que la multiculturalidad crítica exige transformar reglas, 

instituciones, nuevas lógicas equitativas de relaciones. 

Acudiendo a Quijano, desde la colonialidad lo obvio favorece a una cultura 

dominante, (se da por normal las relaciones, recriminatorias y racistas), por eso la 

obviologia crítica propone trabajar con fisuras que son grietas donde las falsas 



17 
 

certezas se rompe y aparece la pregunta y si esa pregunta se profundiza se pueden 

ser la puerta de entrada para cambiar sistemas injustos.  

Bueno por su parte ayuda a diagnosticas una forma de falsa certeza, que es muy 

frecuente creer que la identidad cultural es una sustancia intacta. Lo obvio aquí es 

la esencia, y la fisura aparece cuando esa esencia no explica la vida real. 

Detectando los espacios intermedios son lugares de traducción, acuerdos no de 

humillaciones. Por eso la identidad necesita base material, que son las instituciones 

y sistemas económicos propios, sin esta base las culturas corren el riesgo de ser 

historia, de ahí que las instituciones internacionales reconocen derechos a sistemas 

e instituciones propias y experiencias regionales como el buen vivir, que es una 

muestra de desarrollo intercultural. 

 

 

Bibliografía 

 

 

1) UNESCO, e-Platform on Intercultural Dialogue, “Concepts Glossary”: cultura 

como Aprendizaje y comunicación como co-construcción de sentido. (Consultado 

10/01/2026). 

2) UNESCO, “Cultural identity” identidad cultural como construcción social, múltiple 

y cambiante. (Consultado 10/01/2026). 

3) Council of Europe, White Paper on Intercultural Dialogue (2008): diálogo 

intercultural como intercambio abierto y respetuoso basado en comprensión y 

respeto. 

4) Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina” 

(CLACSO). Colonialidad más duradera que el colonialismo; clasificación social 

racializada como eje del poder. 



18 
 

5) Catherine Walsh, “Interculturalidad, colonialidad y educación” (Revista Educación 

y Pedagogía / Universidad de Antioquia). 

6) James C. Scott, Seeing Like a State (Yale University Press): ‘legibility’ como 

esquemas simplificados para administrar la realidad. 

7) Arnold van Gennep / Victor Turner: liminalidad como etapa umbral de transición 

en ritos de paso (síntesis en enciclopedias y textos introductorios). 

8) Seifert, Josef & Burgos, Juan Manuel (2016), “Debate sobre la experiencia 

integral” (PDF subido por el usuario / Dialnet): experiencia con dimensión objetiva; 

sujeto pasivo y activo (p. 35). 

9) Seifert & Burgos (2016): inducción y reducción para objetivar experiencia y 

extraer núcleos estables de sentido; no alejarse demasiado de la experiencia (pp. 

32 y 36). 

10) Ecuador: Constitución (2008), Art. 275 (Buen Vivir / Sumak Kawsay: 

interculturalidad y respeto a diversidades). Bolivia: Constitución (2009), Art. 8 (vivir 

bien) y Art. 9 (diálogo intracultural e intercultural) en repositorios oficiales. 

11) Cofradías en Guatemala y Mesoamérica: literatura antropológica e histórica 

sobre Cofradías/sistema de cargos y sincretismo  

12) Juárez, René: la obviologia crítica, escritas tomo II Ediciones Kamey 

 

 

 

 

 

 

 

 



19 
 

 

 

 

 

 


